
Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
11 

 

 

Persetujuan Gadis Dalam Pernikahan (Studi Komparatif 
Antara Imam Syafi’i dan Imam Ibn Qayyim al-Jawziyyah) 

 
Arifin Siahaan *1 

UIN Sumatera Utara 
E-mail: arifinalmishry@gmail.com  

 

Artikel Info Abstrak 
Sejarah Artikel 
Received: 2024-04-09 
Revised: 2024-04-12 
Published: 2024-05-28 

 
Kata kunci: 
Pernikahan, Komparatif, 
Persetujuan 

Terjadi perbedaan pendapat anatara mazhab syafi’I dan imam ibnu qoyyim al-jauzy 
terkait hukum seorang wali meminta persetujuan anak gadisnya untuk menikah, 
padahal kedudukan persetujuan mempelai Wanita. Penelitian ini merupakan peniltian 
Pustaka dengan menggunakan metode Analisa komparatif. Gasil penelitian ini 
menununjukkan bahwa Pendapat yang paling relevan untuk konteks indonesia adalah 
Pendapat Imam Ibnu Qayyim al-jauzy.  Dalam perundang-undangan yang berlaku di 
Indonesia yakni dalam undang-undang tentang perkawinan No. 1/1974 (ps. 6 ayat (1) 
jo. ps. 16 ayat (1) ) KHI menetapkan bahwa salah satu syarat perkawinan adalah 
persetujuan calon mempelai. Hal ini menandakan bahwa perundang-undangan yang 
berlaku di Indonesia sesuai dengan pendapat Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Dalam hukum 
positif di Indonesia sangat penting dan merupakan syarat mutlak untuk sahnya suatu 
perkawinan. Peraturan perundang-undangan yang ada memastikan bahwa perkawinan 
hanya dapat dilakukan dengan persetujuan bebas dari kedua calon mempelai, terutama 
mempelai wanita, sebagai bagian dari upaya untuk melindungi hak asasi manusia dan 
memastikan keadilan dalam pelaksanaan perkawinan.  
 
 

 

I. PENDAHULUAN 
Mewujudkan kehidupan rumah tangga yang 

sakinah, mawaddah dan rahmah seperti di atas, 
sudah barang tentu bukanlah hal yang sederhana. 
Untuk mencapai hal itu Islam menawarkan 
aturan-aturan dan prosedur-prosedur yang harus 
dipenuhi.  

Mahmud Syaltut dalam bukunya Akidah dan 
Syari‘ah  Islam menawarkan lima prinsip sebagai 
prosedur yang harus dipenuhi dalam pembinaan 
keluarga pada fase pranikah. Pertama saling 
mengenal dan memahami (at-Ta‘aruf) di antara 
kedua mempelai. Dengan proses saling mengenal 
dan saling memahami ini diharapkan masing-
masing mempelai mengetahui keadaan calon 
pasangannya. Dalam hal ini Islam mewasiatkan 
bahwa kriteria yang harus dipenuhi dan 
didahulukan dalam menentukan adalah kebaikan 
akhlak dan agama serta tidak semata-mata 
memandang keadaan fisik, harta dan keturunan. 
Kedua adalah al-Ikhtibar yaitu tahap penjajakan 
yang dilaksanakan dengan melakukan khitbah. 
Dalam khitbah ini calon suami diperbolehkan 
melihat wajah, tangan dan telapak kaki si wanita 
dan juga diperbolehkan berdiskusi untuk 
mengetahui pemikiran masing-masing.  

Dari pelaksanaan khitbah ini diharapkan 
timbul rasa suka pada masing-masing calon 
mempelai. Ketiga ar-ridha (kerelaan),disini syari‘t 
Islam tidak mencukupkan pada dua prinsip di atas 
semata namun juga mengaharuskan adanya 
kerelaan dalam arti yang sebenarnya dari kedua 
mempelai. Keempat Kafa’ah yaitu kesejajaran 
antara kedua mempelai. Ini dimaksudkan agar 
tidak ada kesenjangan di antara keduanya setelah 
mengarungi bahtera rumah tangga. Kelima mahar 
atau mas kawin, dalam mahar ini syari‘at 
mengajarkan agar nilai mahar dalam batas yang 
wajar (Syam et al., 2020).   

Dari keterangan di atas jelaslah bahwa 
kerelaan (ar-ridha( merupakan prinsip 
pembinaan keluarga yang harus dipenuhi jika 
memang ingin terwujudnya keluarga yang 
harmonis dan bahagia. 

Kedudukan persetujuan calon mempelai 
wanita dalam pernikahan merupakan salah satu 
aspek yang penting dalam hukum Islam. Secara 
umum, hukum Islam sangat menghargai 
persetujuan (rida) dari calon mempelai wanita 
sebagai salah satu syarat sahnya pernikahan. 
Persetujuan ini diakui dalam berbagai mazhab 

mailto:arifinalmishry@gmail.com


Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
12 

 

fiqh, meskipun terdapat perbedaan dalam 
penafsiran dan aplikasinya. 

Konsep kerelaan atau persetujuan itu sendiri 
lebih lanjut harus dipisahkan, karna persetujuan 
itu sendiri memiliki dua subjek yang memiliki 
status hukum berbeda di kalangan ulama fiqh 
dalam hal ini yang dimaksud adalah janda atau 
gadis.  Mazhab Syafi‘i misalnya menyebutkan 
bahwa kalau persetujuan dari janda maka status 
hukumnya adalah wajib. Lain halnya kalau 
persetujuan datangnya dari anak gadis menurut 
ulama Syafi‘iah tidak begitu penting (hanya 
sekedar sunat), bahkan menurut ulama Syafi‘iah 
ketika sudah memenuhi syarat-syarat tertentu 
maka orang tua dalam hal ini tidak perlu lagi 
meminta persetujuan anak gadis. Syarat-syarat 
yang dimaksud adalah sebagai berikut: 
1) Antara ayah dan anak tidak ada permusuhan 
2) Calon suami sekufu 
3) Mahar yang sesuai  
4) Calon suami sanggup memberikan mahar 
5) Bukan dengan laki-laki yang membuatnya 

menderita dalam pergaulan (Mubarokah, 
2020). 

Dalam hukum positif di Indonesia, persetujuan 
mempelai wanita merupakan salah satu syarat 
mutlak untuk sahnya sebuah perkawinan. Hal ini 
diatur dalam beberapa peraturan perundang-
undangan, termasuk Undang-Undang Nomor 1 
Tahun 1974 tentang Perkawinan (UU 
Perkawinan) dan Kompilasi Hukum Islam (KHI), 
yang menjadi dasar hukum dalam pelaksanaan 
perkawinan di Indonesia, khususnya bagi umat 
Islam. Menurut Pasal 6 ayat (1) UU Perkawinan, 
"Perkawinan harus didasarkan atas persetujuan 
kedua calon mempelai." Ayat ini menegaskan 
bahwa persetujuan dari kedua calon mempelai, 
baik pria maupun wanita, merupakan syarat sah 
perkawinan. Lebih lanjut, Pasal 6 ayat (2) 
menyebutkan bahwa "Untuk melangsungkan 
perkawinan seorang yang belum mencapai umur 
21 tahun harus mendapat izin kedua orang tua." 

Ketentuan ini menegaskan bahwa selain harus 
ada persetujuan dari kedua calon mempelai, 
perkawinan juga memerlukan izin dari orang tua 
jika salah satu atau kedua calon mempelai belum 
mencapai usia 21 tahun. Namun, izin orang tua ini 
tidak boleh bertentangan dengan persetujuan 
pribadi calon mempelai. Dengan demikian, 
seorang wanita tidak dapat dipaksa menikah 
tanpa persetujuannya sendiri, meskipun ada izin 
dari orang tua atau wali. 

Dalam literatur fikh klasik ditemukan adanya 
perbedaan pendapat terkait kewajiban seorang 

wali meminta persetujuan/ iizin dari anak 
gadisnya untuk menikah. Imam Syafi’i 
menjelaskan bahwa persetujuan gadis dalam 
pernikahan merupakan hal penting namun 
seorang wali sebagaimana dijelaskan dalam kitab 
al-Umm tidak wajibnya serang wali memintak 
persetujuan anak gadis (AL, n.d.). ayah dan kakek 
boleh menikahkan seorang gadis tanpa 
persetujuannya baik gadis itu masih kecil ataupun 
sudah dewasa. Berbeda dengan mazhab Syafi‘i, 
mazhab Hanafi berpendapat bahwa antara status 
hukum persetujuan   antara janda dengan anak 
gadis sama saja, keduanya wajib dimintai 
persetujuan. Lebih lanjut menurut ulama 
Hanafiah yang membedakan antara janda dengan 
anak gadis adalah pada tanda persetujuannya; 
kalau janda harus tegas, sedangkan anak gadis 
cukup dengan diamnya (Nasution, 2016).   
Berbeda dengan imam Syafi’I, Ibn Qayyim al-
Jawziyyah bersikukuh bahwa anak gadis tetap 
harus dimintai persetujuan ketika akan 
menikahkannya (Nasution, 2016).   

Melihat konteks pada masa sekarang seiring 
dengan perkembangan zaman, yang mana 
dulunya kaum wanita biasanya dipingit 
dirumahnya sehingga mereka cendrung 
berwawasan sempit dan kurang mengenal dunia 
luar, maka kondisi sekarang bisa dilihat bahwa 
kaum wanita adalah golongan yang berwawasan  
dan tidak sedikit dari mereka yang menjadi pakar 
dalam disiplin ilmu tertentu. 

Berangkat dari kenyataan inilah ditambah lagi 
bahwa mazhab yang berkembang di Indonesia 
adalah Syafi‘iah yang yang menganggap 
persetujuan tidak begitu penting (sunnat), maka 
penulis tertarik untuk mengangkat permasalahan 
ini. Focus kajian ini adalah untuk menganilisis 
pendapat Imam Syafi’i dan Imam Ibnu Qayyim al-
Jauziyah tentang persetujuan anak gadis dalam 
perkawinan serta menganalisis pendapat mana 
yang lebih relevan untuk dilaksanakan di 
Indonesia. 

 
II. METODE PENELITIAN 

Dari sisi disiplin ilmu, penelitian yang 
dilakukan adalah penelitian Normatif (Yuridis 
Normatif). Sedangkan dilihat dari jenisnya maka 
penelitian ini merupakan penilitian pustaka 
(library Reseach). Sedangkan pendekatan yang 
dipakai dalam penelitian ini adalah pendekatan 
hukum (legal Oprouch). Sedang datanya akan 
penulis uraikan bersifat kualitatif, yaitu satu 
metode yang datanya dinyatakan dalam keadaan 
yang sewajarnya, tidak memakai simbol-simbol, 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
13 

 

bilangan atupun rumus. Metode Analisa data yang 
digunakan adalah metode analisis komfaratif 
yaitu dengan membandingkan antara pendapat 
Imam Syafi’i dengan pendapat Ibnu Qayyim al-
Jauziyah dan selanjutnya membuat suatu 
Kesimpulan. 
 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Pendapat Imam Syafi’i Tentang 

Persetujuan Gadis Dalam Pernikahan 
Mazhab Syafi‘i menyebutkan bahwa 

persetujuan dari serang janda status hukumnya 
adalah wajib. Lain halnya kalau persetujuan 
datangnya dari anak gadis menurut Syafi‘i tidak 
begitu penting (hanya sekedar sunat), bahkan 
menurut imam Syafi‘i ketika sudah memenuhi 
syarat-syarat tertentu maka orang tua dalam hal 
ini tidak perlu lagi meminta persetujuan anak 
gadis. Syarat-syarat yang dimaksud adalah 
sebagai berikut: 
1) Antara ayah dan anak tidak ada permusuhan 
2) Calon suami sekufu 
3) Mahar yang sesuai  
4) Calon suami sanggup memberikan mahar 
5) Bukan dengan laki-laki yang membuatnya 

menderita dalam pergaulan (ROSADA, 2023).  
Lebih lanjut Imam Syafi’i menjelaskan dalam 

kitab al-Umm tentang tidak wajibnya serang wali 
memintak persetujuan anak gadis sebagai 
berikut: 

   ويجوز للأب والجد تزوج البكر من غير رضاها صغيرة او كبيرة
ayah dan kakek boleh menikahkan seorang 
gadis tanpa persetujuannya baik gadis itu 
masih kecil ataupun sudah dewasa (AL, 
n.d.). 

Lebih lanjut Imam Syafi’i sebagaimana 
dijelaskan oleh Imam Nawawi bahwa Seorang 
wali berhak menikahkan anak perempuannya, 
jika dia memiliki alasan kuat untuk mengadakan 
pernikahan tanpa izin dari anak perempuannya, 
maka kehendak wali diterima karena dia berhak 
untuk menentukan. Dan jika bukan termasuk 
yang berhak menentukan tanpa izin anak 
perempuannya, karena dia bukan wali mujbir 
(yang berhak memaksa), atau dalam kondisi yang 
tidak boleh memaksa, atau calon suaminya tidak 
sekufu, maka tidak boleh memaksa, ayah boleh 
menikahkan anak gadisnya baik kecil (belum 
baligh) maupun dewasa (sudah baligh) tanpa 
meminta izinnya, dan lebih utama meminta 
izinnya jika ia telah baligh, jikapun sang ayah 
memaksa maka nikahnya sah dan kedudukan 
kakek sama seperti ayah dalam hal ini (Anugrah et 
al., 2019).    

Dalam madzhab Syafi’i, seorang ayah maupun 
kakek mempunyai otoritas mutlak untuk 
menikahkan anak gadisnya, baik yang kecil 
maupun dewasa dengan syarat tidak ada 
permusuhan antara ayah atu kakek dan anak 
tersebut. Namun meminta izin lebih diutamakan. 
Akan tetapi menurut Imam Syafi’i seperti dalam 
penjelasnnya di atas bahwa jika ayah menikahkan 
anak gadisnya tanpa seizinnya maka nikahnya 
sah. Lebih lanju Imam Syafi’i menjelaskan bahwa 
posisi kakek sama dengan ayah dalam hal wali-
yakni sama-sama memiliki hak ijbar. 

Ulama yang berpendapat perlunya wali (dalam 
pernikahan) bersepakat membaginya menjadi 
dua bagian, yaitu wali mujbir dan wali ghairu 
mujbir. Ulama Syafi’iyah berpendapat bahwa wali 
mujbir yaitu ayah dan kakek.    Maka dengan 
adanya hak Ijbar yang dimiliki ayah dan kakek 
sebagai wali maka ayah dan kakek boleh 
menikahkannya tanpa izin dari anak gadisnya. 
Dalam pernytaan di atas jelas dikatakan oleh 
Imam Syafi’I bahwa kakek juga memiliki 
kedudukan yang sama dengan ayah dalam 
masalah Ijbar. 

Imam Syafi’i melandasi pendapatnya dengan 
hadis sebagai beirkut: 
عن ابن عباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال الثيب  

  احق لنفسها من وليها والبكر  يستأمرها ابوها نفسها رواه البخارى
Dari Ibnu Abbas r.a. rasul saw bersabda 
janda lebih berhak atas dirinya (dalam 
pernikahan) daripada walinya dan gadis 
disuruh oleh walinya menikah. 

Imam Syafi’i menjelaskan bahwa maksud hadis 
di atas adalah wali lebih berhak menikahkan 
anaknya yang masih gadis dari pada anak gadis itu 
sendiri meskipun ia telah dewasa. Lebih lanjut 
Imam Syafi’i menjelaskan bahwa suruhan untuk 
memintak izin anak gadis dalam pernikahan 
adalah sunna bukan wajib (Hudaya, 2016).  

Hadis “izinnya adalah diam” yang 
dimaksudkan oleh imam Syafi’i diatas adalah 
hadis yang bersumber dari Abbas sebagai berikut:  

ُ علَيَْهِ وَسلََّمَ قاَلَ الْْيَ ِمُ أحََقُّ   ِ صَلَّى اللََّّ عنَْ ابنِْ عَبَّاسٍ أنََّ رَسوُلَ اللََّّ
وَلِي هَِا وَالْبكِْرُ تسُْتأَذْنَُ فيِ نفَسِْهَا وَإذِْنهَُا صُمَاتهَُابِنفَسِْهَا مِنْ    

Dari Ibnu Abbas bahwa Rasulullah 
shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda: 
“Janda `itu lebih berhak atas dirinya 
daripada walinya, sedangkan seorang 
gadis harus dimintai izinnya dan izinnya 
adalah diamnya. 

Dalam pandangan mazhab Syafi’i wanita yang 
baligh dan berakal sehat dan masih gadis, maka 
hak mengawinkan dirinya ada pada wali, akan 
tetapi jika ia janda maka hak itu ada pada 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
14 

 

keduanya, wali tidak bisa menikahkan wanita 
janda itu tanpa persetujuannya. Sebaliknya 
wanita itu pun tidak boleh mengawinkan 
sendirinya tanpa restu seorang wali. Imam Syafi’i 
dalam kaitan ini menjadikan kegadisan (al-bikr) 
sebagai ‘illat dalam penentuan hukumnya. Dengan 
demikian dalam pandangan Imam Syafi’I, jika 
anak gadis tersebut masih bikr dengan arti bukan 
seorang janda baik yang masih kecil maupun 
sudah baligh maka yang paling berhak dalam 
menkahkannya adalah walinya. Wali (ayah dan 
kakek) boleh menikahkan anak gadisnya 
meskipun tanpa izinnya, sebab bagi Imam Syafi’I 
perintah memintak izin dari seorang gadis dalam 
pernikahan hukumnya sunat bukan wajib. 
 
B. Pendapat Imam Ibn Qayyim Al-Jawziyyah 

Tentang Persetujuan Anak Gadis Dan 
Persetujuannya Dalam Perkawinan  

Di dalam kitabnya yang berjudul Zadal-Ma‘ad 
sebelum berbicara tentang persetujuan anak 
gadis dalam perkawinan ada sejumlah hadis yang 
beliau angkat, seperti tertulis dalam bukunya  
Zadal-Ma‘ad yaitu: 
ثبت عنه فى الصحيحين : ” عن خنساء بنت خدام زوجها ابوهاوهى  

   ”كارهة وكانت ثيبافاتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فردنكاحها
وفى السنن من حديث ابن عباس :”ان جارية( بكرا) اتت النبى صلى  

الله عليه وسلم فذكرت ان اباهازوجها وهى كارهة فخيرها النبى  
صلى الله عليه وسلم  وهذه غيرخنساء فهماقضيتان قضى فى  

 ”احداهمابتخيير الثيب وقضى فى اللاخرى بتخييرالبكر
وثبت عنه فى الصحيح انه قال : “لاتنكح البكرحتى تستأذن قالوا :  

يارسول الله وكيف اذنها قال: ان تسكت”  و صحيح مسلم:  

   ”البكرتستأذن فى نفسهاواذنهاصماتها
Sudah ada ketentuan dalam hadis sahih yang 

berseumber dari khansa’ bint Khidam yang 
dinikahkan ayahnyua dalam keadaan terpaksa 
dan dia merupakan seorang janda, maka khansa’ 
melaporkan peristiwa ini kepada rasul SAW maka 
rasul membatalkan pernikahannya. Selanjutnya 
dalam kitab Sunan hadis yang bersumber dari 
Ibnu Abbas bahwa seorang gadis mengadu 
kepada rasul SAW bahwa ia dinikahkan ayahnya 
dengan terpaksa maka rasul memberi pilihan 
kepadanya apakah ia mau meneruskan pernikhan 
itu atau membatalkannya. Maka riwayat khansa’ 
sudah memberi pertunjuk bahwa rasul 
memberikan pilihan kepada janda untuk memilih 
apakah pernikahan itu dilanjutkan atau 
dibatalkan. Dan hal yang sama juga terjadi dalam 
riwayat yang lain. Dan telah ditetapkan dalam 
riwayat yang sahih bahwa tidak boleh 
menikahkan gadis sebelum diminta 
persetujuannya. Maka sahabat bertanya kepada 
rasul, ya rasul bagaimana bentuk persetujuannya, 

rasul bersabda persetujuannya adalah diamnya. 
Dan dalam riwayat yang sahih dalam kitab Muslim 
rasul bersabda bahwa seorang anak gadis harus 
dimintai persetujuannya dan persertujuan anak 
gadis adalah diamnya. 

Dari rangkaian nash di atas Ibn Qayyim al-
Jawziyyah berpendapat bahwa hukum yang 
diambil dari sana adalah seorang gadis yang 
sudah dewasa tidak boleh dipaksa untuk menikah, 
dan ia tidak boleh dinikahkan kecuali dengan 
persetujuannya. Inilah pendapat jumhur Salaf dan 
mazhab Abu Hanafi serta satu riwayat dari imam 
Ahmad. Juga pendapat yang sesuai dengan hukum 
Rasulullah SAW., baik dalam bentuk perintahnya 
maupun larangannya, atau dalam kaidah-kaidah 
syari‘ah maupun kemaslahatan umatnya (Rosidi, 
2019).   

Dari penjelasan Ibnu Qayyim di atas dapat 
dilihat bahwa Ibnu Qayyim dalam melandasi 
pendapatnya menggunakan beberapa hadis. 
Hadis dari Khansa’ binti Khidam:  

عن خنساء بنت خدام زوجها ابوهاوهى كارهة وكانت ثيبافاتت  
  رسول الله صلى الله عليه وسلم فردنكاحها

Dari khansa’ bint Khidam yang dinikahkan 
ayahnyua dalam keadaan terpaksa dan dia 
merupakan seorang janda, maka khansa’ 
melaporkan peristiwa ini kepada rasul 
SAW maka rasul membatalkan 
pernikahannya. 

Selanjutnya Hadis yang diriwayatkan oleh 
imam al-Bukhari: 
عن ابن عباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال الثيب  
 احق لنفسها من وليها والبكر  يستأمرها ابوها نفسها رواه البخارى 

Dari Ibnu Abbas r.a. rasul saw bersabda 
janda lebih berhak atas dirinya (dalam 
pernikahan) daripada walinya dan gadis 
disuruh oleh walinya menikah. 

Perkataan perawi hadis yang berupa 
“sedangkan ia janda” jelas suatu isyarat yang 
menunjukkan ‘illat atau sebab dari penolakan 
(tidak diakui) rasul. Hal yang sebaliknya adalah 
jika ia gadis maka perkawinannya akan diterima 
Rasul (Sari et al., 2021).   

Selanjutnya hadis yang diriwayatkan oleh 
imam Muslim: 

عن عائشة رضي عنها قالت قلت يا رسول الله يستأمر النساء في  
قلت فان البكر تستأمر فتستحيي فتسكت قال  ابضاعهن قال نعم 

 سكاتها اذنها
Dari A’isyah ra. aku bertanya kepada rasul 
SAW tentang hak perempuan dalam 
pernikahnnya. Maka rasul menjawab ia. 
Maka aku berkata sesunguhnya seorang 
gadis disuruh untuk menikah maka ia 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
15 

 

diam. Rasul bersabda diamnya adalah 
persetujuannya. 

Ibnu Qayyim menuliskan dalam kitabnya 
bahwa pendapat yang sesuai dengan hukum 
Rasulullah adalah diberikannya hak memilih bagi 
anak gadis yang tidak ingin untuk menikah. Hadis 
ini diriwayatkan secara mursal bukan karena 
adanya ‘illat, melainkan memang memilik status 
musnad dan mursal. Bila mengikuti pendapat 
Fuqaha’: bahwa menjadikan status hadis ini 
merupakan ziyadah (tambahan), maka orang 
yang menjadikan hadis tersebut muttasil jelas 
lebih didahulukan daripada yang menjadikannya 
berstatus mursal. ini merupakan hal yang wajar 
terjadi dalam tradisi Hadis. Bila menilai Hadis 
tersebut mursal seperti sebagaian besar ahli 
Hadis, memang hadis tersebut benar-benar 
berstatus mursal. Akan tetapi didukung Hadis 
shahih lain qiyas dan kaidah-kaidah syara‘ 
sebagaimana akan dijelaskan selanjutnya. Dengan 
demikian, pendapat di atas dapat dirumuskan 
dalam kategori berikut ini (Al-Bukhari, 1978):   

Pendapat yang menjelaskan bahwa 
persetujuan anak gadis wajib sesuai dengan 
perintah Nabi adalah sabdanya al-Bikru 
Tusta’zana (Rosidi, 2019).   Menurut Ibnu Qayyim 
pernyataan ini adalah perintah yang jelas, karena 
berbentuk khabar (berita) yang berfungsi 
memperkuat apa yang diberitakan dan 
menegaskannya. Hukum asalnya bahwa perintah 
menunjukkan lil wujub (keharusan), selama tidak 
ada ijma‘ yang bertentangan dengannya (Nawawi, 
1972).   

Pernyataan yang menjelaskan bahwa 
pendapat di atas sesuai dengan larangan Nabi 
adalah hadis la tunkah al-Bikr hatta Tusta’zana 
(Rosidi, 2019).   Di dalam hadis ini terkandung 
perintah, larangan, sekaligus hukum kebolehan 
untuk memilih. Penetapan hukum ini merupakan 
cara yang paling tepat. 

Kewajiban persetujuan anak gadis sesuai 
dengan kaidah-kaidah syara‘ adalah seorang gadis 
yang sudah dewasa dan mampu berpikir matang, 
sang ayah tidak diperkenankan menggunakan 
harta miliknya meski sedikit kecuali atas 
persetujuannya. Seorang ayah tidak 
diperkenankan memaksa anak gadisnya tersebut 
supaya ia mengeluarkan hartanya meski sedikit 
tanpa mendapat persetujuannya. Bagaimana 
mungkin sang ayah diperbolehkan mengeluarkan 
harta yang paling berharga bagi anak gadisnya 
tanpa melalui persetujuannya kemudian 
memberikannya kepada seorang laki-laki 

pilihannya, sementara si gadis tidak 
menginginkan laki-laki tersebut. 

Sudah pasti bahwa menggunakan seluruh 
harta sang gadis tanpa persetujuannya itu lebih 
ringan baginya daripada harus dipaksa nikah 
dengan seorang laki-laki yang bukan pilihannya 
sendiri. Pernyataan ini sekaligus menegaskan 
sebuah pendapat yang menyatakan bahwa bila 
sang gadis mensyaratkan harus sekufu’ kemudian 
sang ayah memenuhinya, maka yang dijadikan 
sandaran hukum adalah persyaratan yang 
diajukannya, meski laki-laki tersebut tidak 
disukainya atau bahkan buruk budi pekertinya 
(Rosidi, 2019).   

Kewajiban persetujuan anak gadis sesuai 
dengan kemaslahatan ummat adalah jelas sekali 
bahwa menikahkan janda merupakan 
kemaslahatan tersendiri baginya karena sesuai 
dengan keinginannya dan ia rela. Dengan 
perkawinan itu si janda dapat mencapai tujuan 
nikah sekaligus terhindar dari kemafsadatan 
karena telah ditinggal oleh mantan suaminya 
(Nawawi, 1972).   

Satu hal lagi yang menjadi ciri khas, Ibn Qayyim 
al-Jawziyyah tidak hanya menyodorkan 
pendapatnya ansich akan tetapi beliau juga 
mengemukakan pendapat yang berseberangan. 
Lebih lanjut dapat dilihat dalam kitabnya Zad al-
Ma‘ad tentang hal ini, golongan yang berbeda 
pendapat dengan beliau berkata bahwa 
Rasulullah SAW memberikan keputusan hukum 
secara berbeda antara wanita janda dan gadis, 
sebagaimana sabda rasul (Nawawi, 1972):   

 ولاتنكح الايم حتى تستأمرولاتنكح البكرحتى تستأذن
Sabda Nabi yang lain (Nawawi, 1972):   

 الايم احق بنفسهامن وليهاوالبكريستأذنها ابوها 
Bila dalam kasus seorang janda, ia lebih berhak 

atas dirinya ketimbang walinya sendiri, 
sementara dalam kasus seorang gadis, sang ayah 
lebih berhak atas dirinya. Jika tidak demikian, 
tentu tidak ada makna yang khusus bagi seorang 
janda. Begitu pula dalam bentuk persetujuan, 
Nabi membedakan antara keduanya. Bila ia 
seorang janda, maka bentuk persetujuannya 
adalah dengan jalan mengungkapkannya, 
sedangkan bentuk persetujuan bagi seorang gadis 
adalah dengan diam. Semua ini menunjukkan atas 
ketiadaan dipandang persetujuan dari seorang 
gadis, sehingga tak ada wewenang baginya bila 
bersama sang ayah (Nawawi, 1972).   

Maka jawaban yang diajukan adalah bahwa 
tidak ada satu dalil pun yang menunjukkan 
kebolehan sang gadis dinikahkan tanpa melalui 
persetujuannya, sementara ia sendiri sudah 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
16 

 

memasuki usia dewasa dan mampu berpikir 
matang. Dan pendapat lain yang menyatakan 
bahwa seorang ayah boleh menikahkan anak 
gadisnya dengan seorang laki-laki yang tidak 
disenanginya sekalipun, bila laki-laki itu sekufu’, 
ditolak dengan jelas oleh hadis-hadis yang 
dijadikan sandaran hukum bagi pendapat ini. 
Tidak ada dalil yang lebih kuat dari pada hadis 
Nabi SAW berikut ini (Nawawi, 1972):   

 الايم احق بنفسهامن وليها 
Hadis ini dapat dipahami dengan jalan mafhum 

mukhalafah. Pendapat yang menyatakan bahwa 
boleh menikahkan gadis tanpa persetujuannya 
biasanya menggunakan Hadis ini sebagai hujjah. 
Seandainya mereka mengajukan Hadis ini sebagai 
hujjah, maka tidak boleh mendahulukannya atas 
mantuqas–sarih (bunyi nash yang sudah jelas). 
Bila dikatakan bahwa Hadis ini dipahami dengan 
mafhum mukhalafah seperti disinggung di atas, 
dan dalam mafhum mukhalafah terkandung 
makna yang umum. Maka yang benar, dalam 
mafhum mukhalafah tidak terkandung makna 
umum, apabila ada dalil yang terkandung di 
dalamnya mengarah pada pengertian bahwa 
takhsis (mengkhususkan), yakni menegaskan 
hukum selain akhsisitu sendiri. Sudah jelas bahwa 
pembagian hukum selain akhsis ke dalam dua 
kategori; penetapan hukum dan penegasannya, 
juga terkandung faedah. Penetapan hukum lain 
terhadap perkara yang didiamkan juga 
terkandung faedah, meski di sana tidak terdapat 
kebalikan dari hukum mantuq (bunyi nash). 
Upaya untuk memerinci hukum tersebut juga 
terkandung faedah. Coba renungkan sabda Nabi 
SAW (Ahmad et al., 2012):   

 والبكريستأذنها ابوها 
Setelah sabdanya: 

 الايم احق بنفسهامن وليها 
Pasti untuk menentang pendapat yang 

menyatakan bahwa Seorang gadis boleh 
dinikahkan tanpa persetujuan dan izinnya, seolah 
ia tidak punya wewenang sama sekali terhadap 
dirinya sendiri. Sehingga kedua Hadis di atas 
dapat dipertemukan demi menghindari 
terjadinya kekeliruan pemahaman. Jadi jelas 
bahwa meski seorang janda lebih berhak atas 
dirinya daripada walinya sendiri, bukan berarti 
bahwa seorang gadis tidak memiliki wewenang 
atas dirinya (Ahmad et al., 2012).   

Lebih lanjut Ibn Qayyim al-Jawziyyah 
menyatakan bahwa Rasulullah SAW memberikan 
keputusan hukum tanda persetujuan seorang 
gadis adalah dengan diam, sedangkan tanda 
persetujuan seorang janda adalah dengan 

mengungkapkan persetujuannya secara langsung. 
Bila seorang gadis memberikan persetujuannya 
dengan mengungkapkan melalui kata-kata, itu 
lebih kuat status hukumnya. Untuk mendukung 
pendapat ini Ibn Qayyim al-Jawziyyah juga 
mengutip pendapat Ibn Hazm, beliau berkata: 
“Tidak sah menikahkan seorang gadis kecuali ia 
diam”. Pendapat inilah yang sesuai dengan 
kenyataan zahiriyahnya (Kholidah, 2016).   

 
C. Munaqasah Adillah  

Secara ideal-normatif, Islam sesungguhnya 
tidak membedakan antara pria dengan wanita, 
atau dengan kata lain Islam menolak segala 
bentuk diskriminasi yang berbau gender. Islam 
sebagai pembawa keselamatan dan kerahmatan 
bagi seluruh alam (rahmatan lil‘alamin) 
menempatkan drajat dan posisi wanita pada 
kedudukan yang mulia (Ismail, 2003).   

Wanita sebagai kenyataan sosial masyarakat 
Arab pada masa Nabi, menjadi salah concren yang 
ingin dibela al-Qur’an, disamping kelompok 
budak, kaum fakir miskin, anak-anak miskin, dan 
sederet kaum lemah lainnya. Bahkan al-Qur‘an 
secara khusus mendokumentasikannya dalam 
satu surat khusus yang bernama an-Nisa‘ 
(Nasution, 2016).  Sejumlah indikasi bisa 
diketengahkan untuk melihat pembelaan al-
Qur’an terhadap wanita diantaranya bahkan ayat 
al-Qur’an yang secara tegas menyebutkan bahwa 
wanita dan laki-laki adalah sejajar  sebagaimana 
surat al-An’am ayat 151.   

Sejumlah ayat yang secara tegas merombak 
kebiasaan Arab pra-Islam. Di antara indikasi 
tersebut adalah larangan mengubur hidup-hidup 
anak perempuan yang baru lahir, karena menurut 
masyarakat Arab pra-Islam anak perempuan itu 
akan mencemarkan nama baik keluarga. Hal ini 
merupakan bukti nyata bahwa al-Qur’an berusaha 
membebaskan wanita dari budaya yang 
mendiskriminasikannya. Karena harus diakui 
ketika al-Qur’an diturunkan rezim patriarki Arab 
masih sangat kental (Nasution, 2016).   

Pembelaan al-Qur’an terhadap wanita tersebut 
menjadi salah satu misi pokok yang 
diperjuangkan oleh Nabi Muhammad dengan 
agama Islam yang dibawanya. Akan tetapi bukti 
sejarah berkata lain, hampir  sepanjang sejarah  
muslim, kaum wanita ditempatkan pada posisi 
inferior sementara laki-laki berada pada posisi 
superior. Padahal al-Qur‘an menempatkan posisi 
wanita sejajar dengan laki-laki (Nasution, 2016).   

Pendapat Imam Syafi’i tersebut bila diteliti 
lebih jauh masih merupakan peninggalan tradisi 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
17 

 

arab pra Islam. Sejarah menuliskan bahwa 
sebelum kedatangan Islam, seorang bapak 
memiliki hak utnuk memilihkan suami bagi 
putrinya dan putrinya tidak berhak untuk 
menentang. Bahkan tradisi Arab pra Islam yang 
tidak menghargai hak wanita adalah tidak jarang 
para bapak saling menukar putri mereka untuk 
menikah satu sama lain. Ini dikenal dengan nikah 
syirdalam Islam, akan tetapi kemudian nikah 
dengan jenis seperti ini dibatalkan sekaligus 
diharamkan oleh Islam (Rusyd, 1989).   

Sebelum memberikan penilaian lebih jauh 
dalam persoalan ini, ada baiknya penulis 
menguraikan bagian-bagian yang menjadi ruang 
perdebatan antara Imam Syafi’i dan Ibnu Qayyim 
al-Jauzy dalam membahas kajian ini, agar 
memperoleh pemahaman yang konprehensif 
tentang persoalan ini.  Untuk lebih jelasnya 
tentang munaqasah adillah antara Imam Syafi’i 
dan Imam Ibnu Qayyim al-Jauzy terlebih dahulu 
penulis uraikan dalil-dalil yang dijadikan 
landasan pendapat mereka. 

Imam Syafi’i berpendapat tentang tidak 
wajibnya serang wali memintak persetujuan anak 
gadis (AL, n.d.).  Imam Nawawi menjelaskan 
bahwa Seorang wali berhak menikahkan anak 
perempuannya, jika dia memiliki alasan kuat 
untuk mengadakan pernikahan tanpa izin dari 
anak perempuannya, maka kehendak wali 
diterima karena dia berhak untuk menentukan. 
Dan jika bukan termasuk yang berhak 
menentukan tanpa izin anak perempuannya, 
karena dia bukan wali ‘mujbir’ (yang berhak 
memaksa), atau dalam kondisi yang tidak boleh 
memaksa, atau calon suaminya tidak sekufu, maka 
tidak boleh memaksa, ayah boleh menikahkan 
anak gadisnya baik kecil (belum baligh) maupun 
dewasa (sudah baligh) tanpa meminta izinnya, 
dan lebih utama meminta izinnya jika ia telah 
baligh, jikapun sang ayah memaksa maka 
nikahnya sah dan kedudukan kakek sama seperti 
ayah dalam hal ini (AL, n.d.).   

Dalam madzhab Syafi’i, seorang ayah maupun 
kakek mempunyai otoritas mutlak untuk 
menikahkan anak gadisnya, baik yang kecil 
maupun dewasa dengan syarat tidak ada 
permusuhan antara ayah atu kakek dan anak 
tersebut. Namun meminta izin lebih diutamakan. 
Akan tetapi menurut Imam Syafi’i seperti dalam 
penjelasnnya di atas bahwa jika ayah menikahkan 
anak gadisnya tanpa seizinnya maka nikahnya 
sah. Lebih lanju Imam Syafi’i menjelaskan bahwa 
posisi kakek sama dengan ayah dalam hal wali-
yakni sama-sama memiliki hak ijbar. 

Ulama yang berpendapat perlunya wali (dalam 
pernikahan) bersepakat membaginya menjadi 
dua bagian, yaitu wali mujbir dan wali ghairu 
mujbir. Ulama Syafi’iyah berpendapat bahwa wali 
mujbir yaitu ayah dan kakek.    Maka dengan 
adanya hak Ijbar yang dimiliki ayah dan kakek 
sebagai wali maka ayah dan kakek boleh 
menikahkannya tanpa izin dari anak gadisnya. 
Dalam pernytaan di atas jelas dikatakan oleh 
Imam Syafi’I bahwa kakek juga memiliki 
kedudukan yang sama dengan ayah dalam 
masalah Ijbar. 

Imam Syafi’i melandasi pendapatnya dengan 
hadis  yang diriwayatkan oleh imam al-Bukhari 
r.a. rasul saw bersabda janda lebih berhak atas 
dirinya (dalam pernikahan) daripada walinya dan 
gadis disuruh oleh walinya menikah (Al-Bukhari, 
1978) .   

Imam Syafi’i menjelaskan bahwa maksud hadis 
di atas adalah wali lebih berhak menikahkan 
anaknya yang masih gadis dari pada anak gadis itu 
sendiri meskipun ia telah dewasa. Lebih lanjut 
Imam Syafi’i menjelaskan bahwa suruhan untuk 
memintak izin anak gadis dalam pernikahan 
adalah sunna bukan wajib. Dan suruhan dalam 
hadis untuk memintak izin gadis dalam pernikhan 
adalah sunnah bukan fardu berdasarkan “izinnya 
adalah diamnya (Al-Bukhari, 1978).   

Dalam pandangan mazhab Syafi’i wanita yang 
baligh dan berakal sehat dan masih gadis, maka 
hak mengawinkan dirinya ada pada wali, akan 
tetapi jika ia janda maka hak itu ada pada 
keduanya, wali tidak bisa menikahkan wanita 
janda itu tanpa persetujuannya. Sebaliknya 
wanita itu pun tidak boleh mengawinkan 
sendirinya tanpa restu seorang wali. Imam Syafi’i 
dalam kaitan ini menjadikan kegadisan (al-bikr) 
sebagai ‘illat dalam penentuan hukumnya. Dengan 
demikian dalam pandangan Imam Syafi’i, jika 
anak gadis tersebut masih bikr dengan arti bukan 
seorang janda baik yang masih kecil maupun 
sudah baligh maka yang paling berhak dalam 
menkahkannya adalah walinya. Wali (ayah dan 
kakek) boleh menikahkan anak gadisnya 
meskipun tanpa izinnya, sebab bagi Imam Syafi’i 
perintah memintak izin dari seorang gadis dalam 
pernikahan hukumnya sunat bukan wajib.  

Sedangkan Imam Ibnu Qayyim al-Jauzy 
berpendapat bahwa hukum yang diambil dari 
sana adalah seorang gadis yang sudah dewasa 
tidak boleh dipaksa untuk menikah, dan ia tidak 
boleh dinikahkan kecuali dengan persetujuannya.  
Menurut Ibnu Qayyim al-Jauzy persetujuan anak 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
18 

 

gadis wajib sesuai dengan perintah Nabi adalah 
sabda beliau: 

ُ علَيَْهِ وَسلََّمَ قاَلَ الْْيَ ِمُ أحََقُّ   ِ صَلَّى اللََّّ عنَْ ابنِْ عَبَّاسٍ أنََّ رَسوُلَ اللََّّ
  بِنفَسِْهَا مِنْ وَلِي هَِا وَالْبكِْرُ تسُْتأَذْنَُ فيِ نفَسِْهَا وَإذِْنهَُا صُمَاتهَُا

Dari Ibnu Abbas bahwa Rasulullah 
shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda: 
“Janda `itu lebih berhak atas dirinya 
daripada walinya, sedangkan seorang 
gadis harus dimintai izinnya dan izinnya 
adalah diamnya.”  

Pernyataan ini adalah perintah yang jelas, 
karena berbentuk khabar (berita) yang berfungsi 
memperkuat apa yang diberitakan dan 
menegaskannya. Hukum asalnya bahwa perintah 
menunjukkan lil wujub (keharusan), selama tidak 
ada ijma‘ yang bertentangan dengannya (Nawawi, 
1972).   

Pernyataan yang menjelaskan bahwa 
pendapat di atas sesuai dengan larangan Nabi 
adalah sabda beliau: 
وثبت عنه فى الصحيح انه قال : “لاتنكح البكرحتى تستأذن قالوا :  

يارسول الله وكيف اذنها قال: ان تسكت”  و صحيح مسلم:  

   ”البكرتستأذن فى نفسهاواذنهاصماتها
Imam Muslim telah meriwayatkan dalam 
kitab Sahih bahwa rasul bersabda tidak 
boleh menikhakan seorang gadis tanpa 
persetujuannya. Dan persetujuannya 
adalah diam.  

Di dalam hadis ini terkandung perintah, 
larangan, sekaligus hukum kebolehan untuk 
memilih. Penetapan hukum ini merupakan cara 
yang paling tepat. Kewajiban persetujuan anak 
gadis sesuai dengan kaidah-kaidah syara‘ adalah 
seorang gadis yang sudah dewasa dan mampu 
berpikir matang, sang ayah tidak diperkenankan 
menggunakan harta miliknya meski sedikit 
kecuali atas persetujuannya. Seorang ayah tidak 
diperkenankan memaksa anak gadisnya tersebut 
supaya ia mengeluarkan hartanya meski sedikit 
tanpa mendapat persetujuannya. Bagaimana 
mungkin sang ayah diperbolehkan mengeluarkan 
harta yang paling berharga bagi anak gadisnya 
tanpa melalui persetujuannya kemudian 
memberikannya kepada seorang laki-laki 
pilihannya, sementara si gadis tidak 
menginginkan laki-laki tersebut. 

Satu hal lagi yang menjadi ciri khas, Ibn Qayyim 
al-Jawziyyah tidak hanya menyodorkan 
pendapatnya ansich akan tetapi beliau juga 
mengemukakan pendapat yang berseberangan. 
Lebih lanjut dapat dilihat dalam kitabnya Zad al-
Ma‘ad tentang hal ini, golongan yang berbeda 
pendapat dengan beliau berkata bahwa 
Rasulullah SAW memberikan keputusan hukum 

secara berbeda antara wanita janda dan gadis, 
sebagaimana sabda la tunkahu al-Ayyama hataa 
tasta’mara wa la tunkahu al-bikra hatta tusta’zana 
sebagaimana diriwayatkan oleh Imam Muslim  
Salah satu bagian yang menjadi perdebatan 
berkaitan dengan hak wanita dalam memilih 
pasangan adalah ‘illat yang dijadikan sebagai 
dasar argumen untuk menentukan  ada tidaknya 
hak kebebasan itu sendiri (Adam, 2022). Imam 
Syafi’i dalam kaitan ini menjadikan kegadisan (al-
bikr) sebagai ‘illat dalam penentuan hukumnya, 
sementara Ibnu Qayyim al-Jauzy dengan 
menggunakan ‘illat masa kecil (as-sugr), bahkan 
ada ulama yang menjadikan ‘illat bagi kasus ini 
dengan menggabungkan kedua ‘illat  tersebut 
(Nawawi, 1972).   

Dalam kasus ini, ada kritikan yang 
disampaikan oleh Ibn Qayyim, yang menyatakan 
bahwa sesungguhnya menjadikan kegadisan 
sebagai alasan yang mewajibkan untuk 
membatasi hak wnita adalah bertentangan 
dengan prinsip Islam, dan menjadikan hal itu 
sebagai ‘illat untuk membatasi atau mengahalangi 
kaum wanita merupakan pembuatan ‘illat dengan 
sesuatu sifat yang tidak ada pengaruhnya dalam 
syara‘ (Nawawi, 1972).  Beliau menambahkan 
bahwa ‘illat yan benar untuk kasus ini adalah 
masih kecil. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah sependapat dengan 
gurunya Ibn Taimiyyah bahwa‘illat yang dijadikan 
sebagai pijakan hukum ada tidaknya hak tersebut 
adalah ‘illat usia kecil, sehingga menurut beliau 
gadis yang sudah dewasa mempunyai hak untuk 
memilih calon suaminya. Dengan kata lain tidak 
seorang pun yang bisa memaksanya untuk 
menikah. 

Bagian lain yang menjadi dasar perbedaan 
pendapat para ulama dalam kaitan ini adalah 
metode para ulama dalam mengistinbatkan 
hukum pada kasus ini. Dengan metode istinbat 
hukum yang berbeda tersebut berimplikasi 
kepada penetapan hukum yang berbeda pula 
walaupun pada dasarnya nash yang digunakan 
sama. Metode istinbat hukum yang digunakan 
para ulama ada dua macam dalam hal ini yaitu 
mafhum mukhalafah dan mantuq nas. 

Mafhum mukhalafah sebagai pisau analisis 
digunakan oleh Imam Syafi‘i, terhadap kasus ini, 
membawa mereka pada pendapat bahwa 
persetujuan anak gadis hanya sekedar sunat 
(Nasution, 2016).  Hal ini berdasarkan hadis:   

ُ علَيَْهِ وَسلََّمَ قاَلَ الْْيَ ِمُ أحََقُّ   ِ صَلَّى اللََّّ عنَْ ابنِْ عَبَّاسٍ أنََّ رَسوُلَ اللََّّ
  بِنفَسِْهَا مِنْ وَلِي هَِا وَالْبكِْرُ تسُْتأَذْنَُ فيِ نفَسِْهَا وَإذِْنهَُا صُمَاتهَُا



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
19 

 

Dari Ibnu Abbas bahwa Rasulullah 
shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda: 
“Janda `itu lebih berhak atas dirinya 
daripada walinya, sedangkan seorang 
gadis harus dimintai izinnya dan izinnya 
adalah diamnya.”  

Demikian juga hadis Rasul: 
عن ابن عباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال الثيب  

نفسها رواه البخارىاحق لنفسها من وليها والبكر  يستأمرها ابوها     
Dari Ibnu Abbas r.a. rasul saw bersabda 
janda lebih berhak atas dirinya (dalam 
pernikahan) daripada walinya dan gadis 
disuruh oleh walinya menikah. 

Jika janda lebih berhak terhadap dirinya dari 
pada walinya, maka mafhum mukhalafahnya 
adalah wali lebih berhak terhadap diri anak 
gadisnya, sehingga kemudian mereka 
berpendapat meminta persetujuan seorang gadis 
tidak diperlukan lagi.  

Dengan hadis yang sama pula ulama yang 
berpegang pada mantuq nas diwakili Ibn Qayyim 
al-Jawziyyah, yang menyatakan bahwa 
persetujuan anak gadis adalah wajib.  

Ibn Qayyim lebih lanjut mengkritik golongan 
yang menggunakan mafhum mukhalafah 
terhadap kasus ini dengan mengatakan bahwa 
pemahaman yang muncul dari mantuq nas 
semestinya didahulukan daripada pemahaman 
yang menggunakan mafhum mukhalafah. Sebab 
penetapan hukum suatu kasus tertentu belum 
tentu menetapkan hukum sebaliknya untuk kasus 
lainnya. Adalah sesuatu yang mungkin kasus lain 
mempunyai dasar hukum sendiri.   

Perbedaan pendapat berkenaan dengan 
persoalan persetujuan gadis dalam perkawinan, 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah lebih lanjut memberikan 
analogi bahwa seorang bapak tidak memiliki hak 
tasarruf terhadap harta milik anak gadisnya yang 
rasyidah tanpa persetujuannya, apalagi terhadap 
budu‘nya (kehormatannya) yang merupakan 
hartanya yang paling berharga. Lalu, bagaimana 
mungkin seorang bapak dibolehkan 
mentas}arrufkan harta yang paling berharga 
tersebut sementara si gadis tidak setuju.   

Pada akhirnya persolan pada kebebasan dan 
persetujuan wanita dalam memilih calon suami, 
bermuara pada apakah perlu (wajib) atau tidak 
(sunnah). 

Imam Syafi’i berpendapat bahwa persetujuan 
anak gadis hukumnya sunat, Dengan kata lain 
anak gadis harus setuju dalam pernikhannya dan 
ayah boleh menikahkannya tanpa 
persetujuannya. Sedangkan Ibn Qayyim al-
Jawziyyah berpendapat bahwa persetujuan anak 

gadis wajib.  Dengan kata lain anak gadis harus 
setuju dalam pernikhannya dan ayah tidak boleh 
menikahkannya tanpa persetujuannya.  
 
D.  Relevansinya Dengan Konteks Indonesia 

Setelah penulis menguraikan pendapat, dalil 
serta munaqasah adillah antara pendapat Imam 
Syafi’I dan Ibnu Qayyim al-Jauzy tentang 
persetujuan gadis dalam perkawinan, maka 
penulis menilai bahwa yang paling rajah adalah 
pendapat Ibnu Qayyim yaitu bahwa persetujuan 
seorang gadis dalam pernikahan adalah 
keharusan (wajib). 

Karena pendapat Ibnu Qayyim ini sesuai 
dengan pendapat jumhur Salaf dan mazhab Abu 
Hanafi serta satu riwayat dari imam Ahmad. Juga 
pendapat yang sesuai dengan hukum Rasulullah 
SAW., baik dalam bentuk perintahnya maupun 
larangannya, atau dalam kaidah-kaidah syari‘ah 
maupun kemaslahatan umatnya (Nasution, 
2016).  

Dengan pertimbangan kemaslahatan gadis 
yang bersangkutan, maka hal ini diserahkan 
sepenuhnya kepada si gadis dan bukan kepada 
wali.   Pendapat yang mendukung persetujuan dan 
kebebasan wanita dalam konteks ke Indonesiaan, 
Khoruddin Nasution, dalam tulisannya yang 
dimuat dalam jurnal asy-Syir‘ah menjelaskan 
bahwa tidak ada paksaan dalam memilih 
pasangan bagi wanita, berdasarkan sejumlah 
hadis yang digunakan para fuqaha’ untuk 
memecahkan persoalan ada tidak persetujuan 
dan kebebasan wanita dalam menentukan 
pasangan, pada prinsipnya hadis-hadis tersebut 
menekankan pentingnya persetujuan wanita yang 
bersangkutan. Sebaliknya, dasar yang digunakan 
fuqaha’ yang berpendapat bahwa persetujuan 
gadis tidak diperlukan dan tidak adanya 
kebebasan wanita dalam menentukan pasangan 
adalah lemah, sebab hanya menggunakan 
mafhum mukhalafah dari nash yang menyebut 
bahwa janda lebih berhak terhadap dirinya. 
Padahal secara tekstual (eksplisit) ada nash yang 
menyebutkan harus ada persetujuan dari wanita 
yang akan nikah. Beliau menambahkan bahwa 
penekanan hadis-hadis yang mengharuskan 
adanya persetujuan wanita yang akan nikah 
terdistorsi (sengaja atau tidak), untuk 
mendukung praktek dan pemahaman yang sangat 
patriarkal yang sudah mapan oleh para fuqaha’. 
Sebab para fuqaha’ itu tinggal dan hidup dalam 
masyarakat yang patriarkal tersebut (Nasution, 
2016).   



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
20 

 

Khoiruddin Nasution dalam mendukung 
pernyataan di atas, menawarkan satu teori yang 
bisa dijadikan parameter untuk mengukur ada 
tidaknya hak kebebasan seorang wanita dalam 
menentukan pasangan yaitu menghubungkan 
nash yang berbicara tentang kebebasan dan 
pemaksaan wanita dalam perkawinan dengan 
nash yang berbicara dengan perkawinan itu 
sendiri (paling tidak dengan status  akad nikah 
dan tujuan perkawinan) (Nasution, 2016). 

Dalam kaitan ini lebih lanjut, beliau 
menguraikan bahwa tujuan perkawinan ada tiga 
macam yang diisyaratkan oleh al-Qur‘an, yakni 
pertama, untuk mengembang biakkan umat 
manusia (reproduksi) di bumi, Kedua, 
pemenuhan kebutuhan seksual,  Ketiga untuk 
memperoleh ketenangan (sakinah), cinta 
(mawaddahdan kasih sayang (rahmah).  

Berdasarkan status dan tujuan perkawinan 
tersebut lanjut beliau, dapat ditulis minimal dua 
catatan sebagai berikut. Pertama, perkawinan 
dalam Islam adalah transaksi yang mulia, 
melebihi transaksi pada umumnya. Padahal untuk 
absahnya suatu transaksi (akad) biasa ada 
keharusan bahwa orang-orang yang mengadakan 
taransaksi adalah orang-orang yang mukallaf, 
dengan syarat (1) si mukallaf mempunyai akal 
fikiran yang berfungsi dengan baik (‘aqil), (2) 
transaksi dilakukan atas kehendak sendiri (tidak 
dipaksa), sesuai dengan an-Nisa’ (4): 29, (3) 
transaksi dilakukan oleh orang yang dewasa. Bisa 
dianalogikan bahwa untuk sahnya transaksi biasa 
saja harus dilakukan oleh pihak-pihak yang 
memenuhi syarat-syarat tersebut, bagaimana 
mungkin akad nikah, satu transaksi yang melebihi 
transaksi yang biasa dapat dilakukan dengan 
paksa (tanpa persetujuan si gadis) dapat 
dilakukan. Kedua, perkawinan dalam Islam 
mempunyai tujuan yang sangat mulia dan 
melahirkan akibat-akibat hukum yang cukup luas. 
Sebab akad nikah merupakan langkah awal untuk 
menentukan nasib para pasangan (hidup sebagai 
suami istiri) selama hidup di dunia. Oleh karena 
itu, semakin jelas bahwa mestinya akad nikah 
dillakukan pihak-pihak dengan penuh kesadaran 
dan pertimbangan matang. Tuntunan ini semakin  
menunjukkan,bahwa keputusan mempelai 
sebagai pihak-pihak yang merasakannya akibat 
kelak harus benar-benar mendapatkan perhatian.   
Perkawinan berkaitan langsung dengan perasaan 
wanita, dialah nanti yang akan merasakan manis 
indah maupun pahit getirnya perkawinan. Oleh 
karena itu persetujuan dan kebebasannya dalam 

menentukan calon pendampingnya adalah 
sesuatu yang menentukan dalam perkawinan.   
Islam mengariskan salah satu misi utamanya 
adalah memperjuangkan hak-hak wanita, maka 
pandangan yang relevan dalam persoalan ini 
adalah memberikan hak kepada wanita untuk 
memilih pasangan mereka. Ini akan menunjukkan 
kemerdekaan pribadi mereka yang “direnggut” 
secara sadar atau tidak oleh tradisi yang 
mengelilinginya (Adhim, 1999).   

Berdasarkan hak-hak keIslamannya, seorang 
gadis dewasa dapat menolak siapa saja yang ia 
anggap tidak memenuhi syarat sebagai suaminya. 
Tidak yang dapat memaksakan perkawinan 
kepadanya. Maka jika dikatakan bahwa apabila ia 
tidak setuju dengan pernikan yang disodorkan 
kepadanya,  maka perkawinan itu tidak sah 
(Khamenei, 2004).   

Bila diteliti lebih jauh akan kelihatan bahwa 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah masih mengakui praktek 
ijbar terhadap gadis yang belum dewasa. Hal ini 
diindikasikan dengan ketika ‘illat dewasa (balig) 
sebagai ‘illat yang menentukan ada tidaknya 
kebebasan wanita dalam menentukan pasangan. 

Balig seperti dituliskan dalam Esiklopedia 
Islam di Indonesia bagi wanita adalah ketika 
wanita mendapat haid, atau dalam fiqh 
disebutkan 7 sampai 9 tahun. Dan mayoritas 
ulama menetapkan batas usia paling akhir adalah 
15 tahun, baik untuk pria maupun wanita.   

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, dengan kata lain 
masih membolehka adanya praktek perkawinan 
dibawah umur. Padahal kematangan umur dari 
pasangan sangat diperlukan untuk menjaga 
keutuhan sebuah rumah tangga. 

Berkaitan dengan perkawinan gadis dibawah 
umur ada pendapat menarik dari Ibn Syibrimah 
yang dikutip oleh Wahbah az-Zuhaili, beliau 
mengatakan bahwa mengawinkan gadis di bawah 
umur tidak sah, demi kemaslahatan anak gadis 
yang bersangkutan, juga keluarga. Pendapat ini 
memberikan tuntutan rasional karena rumah 
tangga itu yang akan menjalani adalah anak 
perempuannya maka seorang bapak harus 
memberikan kesempatan anak gadisnya untuk 
tumbuh dan berkembang menjadi orang dewasa, 
yang dapat memilih jalan hidupnya serta 
menentukan jodohnya. Perkawinan hendaknya 
dilangsungkan setelah masing-masing mencapai 
taraf kematangan, baik secara fisik-biologis 
maupun mental-psikogis.   

Ibn Qayyim meyakini bahwa maksud 
ditaklifkannya hukum adalah untuk mewujudkan 
kemaslahatan dan menghindarkan kemafsadatan 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
21 

 

bagi manusia. Oleh karena itu, implemenatasi 
hukum berdasarkan pada maslahat. Hukum 
berubah karena pertimbangan maslahat.   

Perubahan dan perkembangan pemikiran 
hukum Islam yang berpijak pada kemaslahatan 
akan berubah sesuai dengan waktu dan ruang 
bukan saja dibenarkan, tetapi merupakan suatu 
kebutuhan, khususnya bagi umat Islam yang 
mempunyai kondisi dan budaya yang berbeda 
dengan Timur Tengah, seperti Indonsia. Hal ini 
didasarkan pada pertimbangan: pertama, banyak 
ketentuan-ketentuan hukum Islam yang berlaku 
di Indonesia merupakan produk ijtihad yang 
didasarkan pada kondisi dan kultur Timur 
Tengah. Padahal, apa yang cocok dan baik bagi 
umat Islam di Timur Tengah, belum tentu baik 
dan cocok bagi umat Islam di Indonesia. Kedua, 
kompleksitas masalah yang dihadapi umat Islam 
dewasa ini terus berkembang dan semakin 
beragam.   

Pendapat Ibn Qayyim al-Jawziyyah yang 
mewajibkan adanya persetujuan anak gadis 
sesungguhnya sesuai dengan perundang-
undangan yang berlaku di indonesia. Dalam 
undang-undang perkawinan no. 1/1974 (ps. 6 
ayat (1) jo. ps. 16 ayat (1) KHI menetapkan bahwa 
salah satu syarat perkawinan adalah persetujuan 
calon mempelai.  

Manfaat adanya persetujuan adalah agar 
masing-masing calon suami istri, memasuki 
gerbang perkawinan dan berumah tangga, benar-
benar dapat dengan senang hati membagi tugas 
dan hak kewajibannya secara proporsional. 
Dengan demikian tujtuan dari perkawinan itu 
dapat tercapai bisa dilihat bahwa apa yang 
menjadi pendapat dari Ibn Qayyim sejalan dengan 
perundang-undang di Indonesia, bahkan boleh 
dikatakan bahwa maslahat yang dicita-citakan 
oleh beliau lebih disempurnakan lagi oleh 
perundang-undangan di Indonesia. 

Hal ini dibuktikan dengan adanya perundang-
undangan yang mengatur tentang batasan usia 
pria maupun wanita yang boleh untuk menikah, 
dalam perundang-undangan itu tersebut secara 
jelas disebutkan bahwa batas usia untuk pria 19 
tahun sedangkan untuk wanita 16 tahun.  

Sehubungan dengan hal tersebut, maka calon 
suami istri yang telah matang jiwanya agar 
keduanya dapat mewujudkan tujuan perkawinan 
secara baik dan harmonis, dan diharapkan tidak 
berakhir dengan perceraian. Kematangan usia 
diperlukan, karena berdasarkan pengamatan dan 
analisis berbagai pihak terhadap kasus-kasus 
tidak harmonis dan bubarnya sebuah rumah 

tangga, seringkali disebabkan oleh ketidak 
matangan usia dan ketidakstabilan integritas 
pribadi, sehingga sangat berpengaruh di dalam 
menyelesaikan problem yang muncul dalam 
bahtera rumah tangga.   

Maka jelaslah bahwa dari perspektif maqasid 
asy-syari‘ah, konsep maslahah sangat relevan 
dengan dimensi pluralitas dan dinamika 
kehidupan manusia. Sebab dengan konsep 
maslahah, bukan hanya konsep sisi perubahan 
dan perubahan perkembangan zaman saja yang 
bisa dianulir, melainkan aspek lokalitas dan dan 
pluralitas juga tidak terabaikan, sehingga hukum 
Islam tidak akan kaku, sesuai dengan arahan 
syari‘ah. 

Maslahah secara praktis berbeda pada setiap 
zaman, maka fiqh sebagai produk dari fuqaha’ 
harus disesuaikan dengan konteks sosial dimana 
fiqh itu diterapkan, namun tentunya tidak 
bertentangan dengan tujuan syari‘ah itu sendiri. 

Dengan konsep maslahah sebagai faktor 
perubahan hukum menjadikan hukum bersifat 
fleksibel dan dapat beradaptasi dengan 
perubahan sosial. Maslahah sebagai faktor 
perubahan hukum bukanlah sesuatu yang baru di 
dunia Islam. Teori ini dimunculkan oleh Ibn 
Qayyim al-Jawziyyah sekitar tujuh abad yang lalu. 
 

IV. KESIMPULAN DAN SARAN 
A. Simpulan 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah berpendapat harus 
ada persetujuan gadis bila ingin menikahkannya. 
Dengan kata lain persetujuan gadis dalam 
pernikahan hukumnya wajib. Sementara Imam 
Syafi’i berpendapat persetujuan gadis hanya 
sekedar sunat, bahkan bapak sebagai wali bisa 
memaksa anak gadis untuk menikah.  Ibn Qayyim 
al-Jawziyyah dalam berpegang kepada mantuq 
nas yang dikuatkan dengan menggunakan ‘illat 
masa kecil (as-sugr), sedangkan Imam Syafi’i 
berpegang kepada mafhum mukhalafah yang 
dikuatkan dengan menggunakan ‘illat al-bikr. 

Pendapat yang paling relevan untuk konteks 
indonesia adalah Pendapat Imam Ibnu Qayyim al-
jauzy.  Dalam perundang-undangan yang berlaku 
di Indonesia yakni dalam undang-undang tentang 
perkawinan No. 1/1974 (ps. 6 ayat (1) jo. ps. 16 
ayat (1) KHI menetapkan bahwa salah satu syarat 
perkawinan adalah persetujuan calon mempelai. 
Hal ini menandakan bahwa perundang-undangan 
yang berlaku di Indonesia sesuai dengan 
pendapat Ibn Qayyim al-Jawziyyah. 

 
 



Jurnal Sahabat ISNU – SU (JSISNU) 

journal.isnusumut.org/index.php/jcisnu  

Jurnal Sahabat  ISNU-SU  (JSISNU)  
(eISSN: XXXX-XXXX) 

Volume I, Nomor I, Mei 2024 (11-22) 
 

  
22 

 

B. Saran 
Untuk memastikan perlindungan hak-hak 

perempuan dalam pernikahan, penting bagi para 
pembuat kebijakan, ulama, dan masyarakat untuk 
terus mendukung dan mengimplementasikan 
prinsip persetujuan calon mempelai perempuan 
sebagaimana diatur dalam peraturan perundang-
undangan yang berlaku di Indonesia. Sosialisasi 
tentang pentingnya persetujuan gadis dalam 
pernikahan harus ditingkatkan agar kesadaran 
masyarakat mengenai hak-hak perempuan dalam 
pernikahan semakin kuat. Di samping itu, 
perlunya penegakan hukum yang tegas terhadap 
praktik-praktik yang bertentangan dengan 
ketentuan ini guna mencegah terjadinya 
pernikahan tanpa persetujuan yang sah. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Adam, P. (2022). Fatwa-Fatwa Ekonomi Syariah: 

Konsep, Metodologi & Implementasinya pada 
Lembaga Keuangan Syariah. Amzah. 

Adhim, M. F. (1999). Kupinang Engkau Dengan 
Hamdallah, cet. VII, Yogyakarta: Mitra 
Pustaka. 

Ahmad, K., Suliaman, I., & Ariffin, S. (2012). 
SORCERY TREATMENT ON IBN QAYYIM AL-
JAW ZIYYA’S (691H/1292M-751H/1350M) 
PERSP ECTIVE AND THE REALITY IN IS 
LAMIC MEDICAL CENTRE IN MA LAYSIA: A 
COMPA RATIVE STUDIES. Al-Bayan: Journal 
of Qur’an and Hadith Studies, 10(1), 63–83. 

Al-Bukhari, M. (1978). Sahih al-bukhari. Dar Ul-
Hadith. 

AL, A. P. M. B. I. N. I. (n.d.). A. Analisis Pendapat 
Muhammad bin Idris al Syafi’i Tentang Hibah 
Dapat Diperhitungkan Sebagai Warisan. 

Anugrah, R. L., Asirin, A., Musa, F., & Tanjung, A. 
(2019). Islam, iman dan ihsan dalam kitab 
matan arba ‘in an-nawawi (studi materi 
pembelajaran pendidikan islam dalam 
perspektif hadis Nabi SAW). Tarbiyah 
Islamiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama 
Islam, 9(2). 

Hudaya, H. (2016). Mengenal Kitab Al-Umm Karya 
Al-Syafi’i (Dari Metode Istidlal Hukum 

Hingga Keasliannya). Khazanah: Jurnal Studi 
Islam Dan Humaniora, 14(1), 59–80. 

Ismail, N. (2003). Perempuan dalam Pasungan; 
Bias laki-laki dalam Penafsiran. LKiS Pelangi 
Aksara. 

Khamenei, S. M. (2004). Risalah hak asasi wanita: 
studi komparatif antara pandangan Islam 
dan deklarasi universal HAM. Al-Huda. 

Kholidah, K. (2016). QATHI’DAN ZHANNI 
MENURUT MASDAR FARID MAS’UDI. 
FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman, 
2(1), 19–36. 

Mubarokah, S. (2020). Analisis pemikiran ekonomi 
Yusuf Qardhawi tentang mengambil 
keuntungan berlebihan dalam jual-beli. 

Nasution, K. (2016). Membangun Keluarga 
Bahagia (Smart). Al-Ahwal: Jurnal Hukum 
Keluarga Islam, 1(1), 1–16. 

Nawawi, I. (1972). Sahih Muslim bi Syarh an-
Nawawi. Beriut: Dar Al-Fikr. 

ROSADA, N. S. (2023). STATUS IBU DARI 
PEREMPUAN YANG DISEWA RAHIMNYA 
PERSPEKTIF YUSUF AL-QARDHAWI. 
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN 
SYARIF KASIM RIAU. 

Rosidi, R. (2019). Konsep Pendidikan Anak 
Prasekolah Dalam Perspektif Ibn Qayyim Al-
Jawziyyah. Tarbawy: Jurnal Pendidikan 
Islam, 6(1), 1–14. 

Rusyd, I. (1989). Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah 
al-Muqtasid. Beirut: Dar Al-Jil. 

Sari, W., Arif, M., & Elkhairati, E. (2021). Pemikiran 
Ibrahim Hosen Tentang Konsep Pernikahan 
dan Kontribusinya Terhadap Pembaruan 
Hukum Perkawinan di Indonesia. Al-
Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 6(1 May), 
127–144. 

Syam, R. B., Alim, Z., & Umihani, U. (2020). 
PERSETUJUAN NIKAH BAGI WANITA 
PERSPEKTIF IBN QAYYIM AL-JAWZIYAH 
DAN KOMPILASI HUKUM ISLAM. Tazkiyya: 
Jurnal Keislaman, Kemasyarakatan Dan 
Kebudayaan, 21(2). 

  
 

 


